
El milagro del amor y su goce
Â¿El infierno es el destino reservado a los seres amantes? Â¿CuÃ¡l es el milagro? Â¿Sus
desencuentros y desvarÃos? Â¿La ilusiÃ³n de hacer Uno de dos?

1. En las puertas del infierno

Existen en Lacan distintas teorÃas del amor que se articulan con el deseo y el goce, y de ellas resultan
distintos planteos en relaciÃ³n a la sexualidad femenina.

El primer abordaje del amor acentÃºa la vertiente imaginaria: reversibilidad de la libido narcisista que
inviste al objeto y se vuelve libido objetal. Sobre la base de este planteo freudiano Lacan arma su
primer trÃpode en el Seminario 4 de necesidad, demanda y amor. El tÃ©rmino aquÃ excluido es el
deseo. Tras la satisfacciÃ³n de la necesidad el don mismo se vuelve un signo de amor. De allÃ que
Lacan formule que se trata por parte de la madre de una doble frustraciÃ³n: frustraciÃ³n de goce, pero
tambiÃ©n frustraciÃ³n de amor. El amor es un don. Y se demanda ese signo de amor, de lo contrario
la madre surge nuevamente en su dimensiÃ³n real, por fuera de la simbolizaciÃ³n que otorga el Fort-
Da.

Con la introducciÃ³n del deseo se modifican los tres tÃ©rminos: necesidad, demanda y deseo. El punto
central que ocupaba el amor se desplaza al deseo y todo gira bajo la Ã©gida de lo simbÃ³lico. El amor
se vuelve simbÃ³lico y es definido entonces como dar lo que no se tiene, es decir que queda articulado
al falo y a la falta. La demanda, es sobre todo demanda de amor.

J.-A. Miller indica que tanto en la vertiente imaginaria como en la simbÃ³lica Lacan se orienta por un
â€œhay relaciÃ³nâ€•: relaciÃ³n imaginaria propia del estadio del espejo, o relaciÃ³n intersubjetiva en la
vertiente simbÃ³lica del amor. El punto de ruptura lo da la afirmaciÃ³n â€œno hay relaciÃ³n sexualâ€•
[1].

Ahora bien, si bien la necesidad lleva a demandar algo a alguien que se supone que tiene, en el amor
se demanda â€œalguienâ€•, es una demanda de ser. La demanda de amor apunta al ser del Otro. En
la medida en que el amor es dar lo que no se tiene, la demanda de amor es una demanda de
castraciÃ³n. Miller lo expresa de la siguiente manera: â€œTe amo por algo que estÃ¡ en ti y que es lo
que te faltaâ€•. De esta manera, el â€œdivino detalleâ€• es el signo de la castraciÃ³n del Otro [2] y no

EOL ANTENA BAHÃA BLANCA
www.eolantenabahiablanca.com.ar

Page 1 Silvia Tendlarz
www.eolantenabahiablanca.com.ar



ya una simple reversibilidad narcisista que expresa â€œsolo te amor para verme como yo me amoâ€•.

El resorte del amor, desde esta perspectiva, es dar lo que no se tiene. Se trata de la relaciÃ³n entre el
amante que â€œno tieneâ€• y no sabe lo que le falta, y el amado que â€œtieneâ€• pero que no sabe
quÃ© es lo que tiene. Entre los dos tÃ©rminos hay una discordancia, un desgarro. Basta con amar
para quedar atrapado en esa hiancia, afirma Lacan en su estudio sobre El Banquete de PlatÃ³n.

El amor es una significaciÃ³n producida por la metÃ¡fora del amor en la medida en que el amante se
sustituye a la funciÃ³n del amado como en el caso de Aquiles y Patroclo. La elecciÃ³n de Aquiles de
seguir a Patroclo en la muerte hace que los dioses vean esta manifestaciÃ³n del amor como un
milagro. â€œLa elecciÃ³n de la Moira, del destino, tiene el mismo valor que la sustituciÃ³n de un ser
por otro serâ€• [3]. Encontramos asÃ dentro del envoltorio fÃ¡lico el amor enlazado al ser.

TambiÃ©n seÃ±ala que Alcestes es la encarnaciÃ³n misma del amor puesto que ella se sustituye por
Admeteo, cuando la muerte va a buscarlo, y se introduce asÃ en el espacio del entre-dos-muertes.
Esta sustituciÃ³n produce la metÃ¡fora del amor.

La instantaneidad del amor es descrita por Lacan con un mito que Ã©l mismo inventa: una mano se
tiende y otra la alcanza. Pero no es una simetrÃa: â€œâ€¦si la mano se tiende, lo hace hacia un objeto.
La mano que emerge del otro lado es el milagroâ€• [4]. No se trata ya solo del don de amor sino del
deseo de un objeto.

Dice Lacan: â€œEl sujeto con quien, entre todos los sujetos, tenemos el vÃnculo del amor es
tambiÃ©n el objeto de nuestro deseoâ€• [5]. Amamos al objeto de deseo. Y aÃ±ade: â€œSi este objeto
les apasiona es porque ahÃ dentro, oculto en Ã©l, estÃ¡ el objeto de deseo, agalmaâ€• [6].

El amor es presentado luego como la mediaciÃ³n entre el goce y el deseo en el Seminario 10:
â€œSÃ³lo el amor permite al goce condescender al deseoâ€•, expresa Lacan con su aforismo. En los
albores de la teorizaciÃ³n de Lacan de la antinomia entre el goce autoerÃ³tico y el deseo que estÃ¡ en
relaciÃ³n con el Otro, el amor funciona como mediador porque vuelve agalmÃ¡tico al objeto de goce.
Produce el velo necesario para que el goce se presente como deseo.

Pero Lacan nos advierte que no hay que olvidar que la pasiÃ³n de Dante lo deja en las puertas del
infierno.

2. La tentaciÃ³n del deseo

Cuando Paris debe elegir entre las tres diosas, Afrodita es elegida como diosa de la belleza por
prometerle el amor de la mujer mÃ¡s hermosa. Los semblantes con los que se construye la mascarada
femenina y el sueÃ±o de ser la mÃ¡s hermosa conllevan un lazo particular al amor.

En las mujeres en posiciÃ³n femenina convergen el amor y el deseo en un mismo objeto. Nada impide
que al igual que los hombres tambiÃ©n lo separen, aunque con una salvedad: no se trata solo de la
pregunta acerca de amar, sino, sobre todo, por quiÃ©n se hace amar.

Lacan indica que la mujer espera ser amada y deseada por lo que no es. No lo tiene ni lo es, el falo,
busca entonces parecer serlo y obtener el falo a travÃ©s de la metÃ¡fora del amor. La libertad que
tiene respecto del semblante le permite producir distintas mascaradas para obtener el amor aÃ±orado

EOL ANTENA BAHÃA BLANCA
www.eolantenabahiablanca.com.ar

Page 2 Silvia Tendlarz
www.eolantenabahiablanca.com.ar



y volverse Ãºnica para un hombre, ese, Ãncubo ideal, padre muerto o amante castrado, al que dirige
su demanda de amor.

El velo muestra y oculta. Sobre el velo se proyecta y se imagina la ausencia, de allÃ que se vuelva el
Ãdolo que fija la condiciÃ³n de elecciÃ³n de objeto masculino. A travÃ©s de encarnar el velo, a travÃ©s
de la mascarada, las mujeres construyen su parecer ser y, al mismo tiempo, se sustraen mostrando
una verdad de estructura: no toda frente al partenaire.

Al hacerse desear la mujer se posiciona como objeto y recibe el falo a travÃ©s del amor: obtiene el falo
que le falta y satisface su deseo de falo.

Pero no todo es el falo para las mujeres y existe un goce puesto en los mismos velos y mÃ¡scaras con
las que se ofrece como seÃ±uelo al deseo que excede al desciframiento fÃ¡lico. AsÃ, el significante se
hurta y no logra vestir por completo el cuerpo de una mujer, y se fuga como por el tonel de las
Danaides.

Lacan toma el mito de la creaciÃ³n de Eva en el Seminario 10 en el que se relata cÃ³mo la mujer nace
de una de las costillas de AdÃ¡n. â€œLe han quitado esa costilla, no se sabe cuÃ¡l, y por otra parte no
le falta ninguna. Pero estÃ¡ claro que en el mito de las costillas se trata precisamente de ese objeto
perdido. La mujer, para el hombre, es un objeto hecho con esoâ€• [7]. Se desplaza asÃ del tratamiento
fÃ¡lico de la mujer a su posiciÃ³n de objeto: al tomarlas como objeto los hombres quedan mÃ¡s ligados
a la pulsiÃ³n y hacen del Otro un objeto a, revelando asÃ una verdad de estructura: el objeto a es la
verdadera naturaleza del partenaire.

En este seminario Lacan comienza su desarrollo relativo al goce femenino. Plantea que las mujeres
son superiores en el dominio del goce porque su vÃnculo con el nudo del deseo es mÃ¡s laxo que del
lado masculino. La relaciÃ³n entre la negativizaciÃ³n del falo y el complejo de castraciÃ³n es necesaria
en el hombre pero no en las mujeres. Ellas quedan en una relaciÃ³n mÃ¡s estrecha con el deseo del
Otro, al mismo tiempo que en relaciÃ³n a su goce no caen necesariamente bajo el yugo de la
limitaciÃ³n fÃ¡lica.

Pero, como contrapartida, la demanda de ser el falo del Otro vuelve a las mujeres mÃ¡s dependientes
de los signos de amor. Â¿Para quÃ© quiere Eva la manzana que le ofrece a AdÃ¡n?, se pregunta
Lacan. â€œEs el deseo del Otro lo que le interesaâ€¦ ellas se tientan tentandoâ€• [8]. Esto produce
una apertura al Otro del amor. Si bien son mÃ¡s independientes de la exigencia pulsional porque su
goce no estÃ¡ localizado, la demanda de amor, a su vez, se vuelve acuciante. La presencia del Otro
estÃ¡ tanto mÃ¡s involucrada, de ahÃ que la demanda de amor sea de presencia: obtiene su
satisfacciÃ³n de los signos de amor que espera recibir a travÃ©s de las palabras. El amor pasa por las
palabras, pero no solo por la demanda. Eso hace que las mujeres esperen con anhelo una palabra de
amor. Es mÃ¡s, el silencio del hombre puede ser experimentado como falta de amor. La pÃ©rdida de
amor, y sobre todo de la palabra de amor, toma la forma de una castraciÃ³n. De esta manera, el amor
y el goce en las mujeres, dice Miller, se vuelven indisociables.

3. Goce del amor

El recorrido de Lacan en torno al goce y al amor en la Ãºltima enseÃ±anza abre nuevas perspectivas.
A partir del Seminario 20 el goce queda en antinomia con el Otro: uno goza del cuerpo, el Otro es un

EOL ANTENA BAHÃA BLANCA
www.eolantenabahiablanca.com.ar

Page 3 Silvia Tendlarz
www.eolantenabahiablanca.com.ar



problema. Lacan indica que el verdadero partenaire del sujeto es el objeto a. Tras el Otro se encuentra
el objeto a. A nivel del autoerotismo de la pulsiÃ³n no hay Otro. Entonces, Â¿cÃ³mo a partir del goce
autista se entra en relaciÃ³n con el partenaire? Al gozar, hombres y mujeres quedan a solas. Solo el
amor restituye el lazo con el Otro. Se produce una funciÃ³n inÃ©dita del amor, dice Miller, en la medida
en que permite establecer una conexiÃ³n con el Otro: el amor es pensado a nivel de lo real de la
pulsiÃ³n [9].

Â¿QuÃ© relaciÃ³n guarda la demanda de amor de las mujeres con el goce femenino suplementario?
En ellas la demanda de amor antes que nada se dirige al padre, pero, al estar enlazada al goce, su
automatismo produce una insistencia que se desentiende de la respuesta del Otro. Eso explica los
extravÃos de la vida amorosa femenina en tanto ninguna respuesta logra responder a la demanda. El
goce aquÃ en juego concierne al funcionamiento automÃ¡tico de la demanda de amor y cÃ³mo a
travÃ©s de la demanda queda sumergida en un goce sin lÃmites.

La demanda hace existir al padre al que se dirige su amor, velando asÃ la falta en el Otro en la
posiciÃ³n histÃ©rica, por lo que queda asÃ en relaciÃ³n al tener. En cambio, subraya Miller, la
posiciÃ³n femenina implica la articulaciÃ³n a un goce mÃ¡s allÃ¡ del tener. En la medida en que el amor
queda anudado al goce el sujeto, a travÃ©s de la demanda de amor, goza. Por eso Lacan dice en el 
Seminario 23 que una mujer puede ser un sÃntoma para un hombre, pero para una mujer un hombre
puede ser algo peor que eso, puede ser un estrago en la medida en que la demanda de amor dirigida
al Otro sobrepasa el lÃmite fÃ¡lico y retorna como un exceso. â€œEl estrago, dice Miller, es la otra
cara del amorâ€•: anulaciÃ³n del tener articulado al infinito [10].

En cuanto a la relaciÃ³n amor y goce Miller hace dos puntuaciones fundamentales. La primera, en
1996, en El partenaire sÃntoma, seÃ±ala que Lacan se interesa en el Seminario 20 por la sexualidad
femenina en la medida en que funciona como una excepciÃ³n frente al goce autista puesto que permite
establecer una apertura al Otro. El goce es relativo al S(A) barrado: no es un goce del cuerpo del Otro,
sino un goce relativo a la no relaciÃ³n sexual [11]. Es la excepciÃ³n de un goce mezclado con el amor,
mixto de amor y goce que opera en la sexualidad femenina.

La segunda puntuaciÃ³n, en el aÃ±o 2011, en El ser y el Uno, da un paso mÃ¡s en su examen de la
Ãºltima enseÃ±anza de Lacan y seÃ±ala que primero Lacan llevÃ³ a cabo una distinciÃ³n entre el goce
femenino y el goce masculino, pero que luego generaliza el goce femenino hasta transformarlo en el
rÃ©gimen del â€œgoce como talâ€• sin eliminar por ello la distinciÃ³n de la lÃ³gica de la distribuciÃ³n
sexuada [12]. El goce como tal no es edÃpico, es el goce reducido al acontecimiento del cuerpo.

El amor es la ilusiÃ³n de hacer Uno de Dos, crea un Uno imaginario que da acceso al ser. â€œEl amor
apunta al serâ€•, dice Lacan en el Seminario 20 [13]. La demanda de amor apunta al ser del Otro, a su
presentificaciÃ³n esencial.

Si amar comporta la elecciÃ³n de otro cuerpo, desde la perspectiva del sinthome, dice Miller, es una
forma de darle sentido al goce. El amor se soporta de la relaciÃ³n entre dos saberes inconscientes. Se
ama el saber inconsciente del otro, a travÃ©s de los signos que muestran cÃ³mo se inscribe el
acontecimiento del cuerpo en el partenaire y es afectado por ese saber. Se lleva asÃ a cabo el
encuentro contingente con las huellas de su exilio de la relaciÃ³n sexual. Del afecto que se produce en
esta hiancia se produce la ilusiÃ³n que la relaciÃ³n sexual cesarÃ¡ de no escribirse. Con este
desplazamiento el encuentro contingente se experimenta como necesario: valentÃa ante fatal destino
dice Lacan, pero tambiÃ©n es lo que constituye el drama del amor.

EOL ANTENA BAHÃA BLANCA
www.eolantenabahiablanca.com.ar

Page 4 Silvia Tendlarz
www.eolantenabahiablanca.com.ar



NOTAS

1. Miller, J.-A., La fuga del sentido, PaidÃ³s, Buenos Aires, 2013, cap. 8.
2. Miller, J.-A., Los divinos detalles, PaidÃ³s, Buenos Aires, p. 173.
3. Lacan, J., El Seminario, Libro 8, La transferencia, PaidÃ³s, Buenos Aires, p. 64.
4. Idem, p. 65.
5. Idem, p. 171.
6. Idem, p. 173.
7. Lacan, J., El Seminario, Libro 10, La transferencia, PaidÃ³s, Buenos Aires.
8. Idem.
9. Miller, J.-A., El partenaire sÃntoma, PaidÃ³s, Buenos Aires, cap. 7.

10. Idem.
11. Miller, J.-A., La fuga del sentido, op. cit., p. 222.
12. Miller, J.-A., â€œEl ser y el Unoâ€•, inÃ©dito.
13. Lacan, J., El Seminario, Libro 20, Aun, PaidÃ³s, Buenos Aires, 1992, cap. 11.

El milagro del amor y su goce â€“ Silvia Elena Tendlarz

Obra de DarÃo Barco

EOL ANTENA BAHÃA BLANCA
www.eolantenabahiablanca.com.ar

Page 5 Silvia Tendlarz
www.eolantenabahiablanca.com.ar

https://www.silviaelenatendlarz.com/el-milagro-del-amor-y-su-goce/

